



কালেমা 'লা ইলাহা ইল্লাল্লাহ'

আল্লামা শায়ৰ আব্দুল আযীয বিন আব্দুল্লাহ বিন বায

অনুবাদ ও সম্পাদনায় ঃ মাওলানা মোঃ রকীবৃদ্দীন আহমদ হুসাইন জিলহাজ্জ – ১৪১৫হিজুরী

Kingdom of Saudi Arabia
The Cooperative Office For Call And Guidance
To Communities at Um Al-Hammam
Under the Supervision of the ministry of Islamic Affairs

Endowment Guidance & Propagation



#### ইস্লামের দিগ্দর্শন

(2)

## কালেমা 'লা ইলাহা ইল্লাল্লাহ'

আল্লামা শার্থ আব্দুল আযীয বিন আব্দুল্লাহ বিন বায

প্রশোজর ঃ

এবাদাত, তাওহীদ ও এর বিভিন্ন প্রকার
--স্থায়ী রিসার্চ ও ফভঙয়া কমিটি

রিয়াদ, সৌদী আরব

অনুবাদ ও সম্পাদনায় ঃ
মাওলানা মোঃ রকীবৃদ্দীন আহমদ হুসাইন
জিলহাজ্জ – ১৪১৫হিজরী

## সূচীপত্ৰ

| ১। काल्म्या 'ला देलाश देलालांव' - | - 8 |
|-----------------------------------|-----|
| ২। আল্লাহর সাথে শির্ক             | 32  |
| ৩। এবাদত                          |     |
| ৪। তাওহীদ ও উহার প্রকার           | 20  |

# بسم الله الرحمن الرحيم

পরম করুণাময় অতি দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু করছি।

# न्ता त्रां नांत्र

#### কালেমা "লা ইলাহা ইল্লাল্লাহ"-এর মর্মার্থ

"লা ইলাহা ইল্লাল্লাহ"—এই বাক্যটি ধর্মের মূলমন্ত্র এবং ইসলামী মিল্লাতের ভিত্তি। এই কালেমার ঘার আল্লাহ পাক মুসলিম ও কাফেরের মধ্যে পার্থক্য নির্ধারণ করেন। এরই প্রতি সমস্ত নবী—রাস্লের আহবান ছিল কেন্দ্রীভূত। এরই বাস্তবায়নে নাজেল হয় পবিত্র গ্রন্থাবলী, সৃষ্টি করা হয় সমগ্র জ্বিন ও মানবকুল।

আমাদের পিতা হযরত আদম (আঃ) সর্বপ্রথম এই কালেমার প্রতি আহ্বান জানান তাঁর সন্তান—সন্ততিদের। তিনি ও তাঁর বংশধর হযরত নূহ (আঃ) পর্যন্ত এই কালেমার উপরই প্রতিষ্ঠিত ছিলেন। অতঃপর নূহ (আঃ)—এর সম্প্রদায়ে এবাদতের ক্ষেত্রে শিরক দেখা দিলে আল্লাহ পাক নূহ (আঃ)—কে তাদের প্রতি রাসূল হিসেবে প্রেরণ করেন। তিনি তাদেরকে আল্লাহর একত্বাদের (তাওহীদ) প্রতি আহ্বান জানান এবং বলেন ঃ " হে আমার সম্প্রদায়, তোমরা আল্লাহরই এবাদত কর। তিনি ব্যতীত তোমাদের আর কোন উপাস্য নেই।" হযরত নূহ (আঃ)—এর পর এইভাবে হযরত হদ, ছালেহ, ইব্রাহীম, লুত, জ্আইব ও অন্যান্য সকল

রাস্লগণও তাঁদের স্ব স্ব জাতিকে এই কালেমা অর্থাৎ "লা ইলাহা ইল্লাহ"—এর প্রতি, আল্লাহর একত্ববাদের প্রতি এবং তিনি ভিন্ন অন্যের এবাদত বাদ দিয়ে কেবল তাঁরই জন্য তা "খালেছ" করার আহবান জানান।

সর্বশেষ এই কালেমার বার্তা নিয়ে পৃথিবীতে আগমন করেন সর্বশ্রেষ্ঠ রাসূল, আমাদের প্রিয় নবী হ্যরত মোহাম্মদ ছাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লাম। তিনি এসে প্রথমে তাঁর সম্প্রদায়কে তাওহীদের প্রতি আহ্বান করে বলেনঃ "হে আমার সম্প্রদায়, তোমরা বল— আল্লাহ ব্যতীত আর কোন মাবুদ বা উপাস্য নেই, তোমাদের জীবন সফল হয়ে যাবে"। তিনি তাদেরকে কেবলমাত্র আল্লাহর জন্য এবাদত খালেছ করার আহ্বান জানান এবং তাদের বাপ—দাদা পূর্বপুরুষগণ পরস্পরায় আল্লাহর সাথে যে শিরক, প্রতিমাপূজা, পাথর, বৃক্ষ ও অন্যান্য বস্তুর এবাদত চলে আসছে, তা বর্জন করতে বলেন। মুশরিকরা তাঁর এই আহ্বান সরাসরি প্রত্যাখ্যান করে বলে উঠলো ঃ

أَجَعَلَ ٱلْآلِهَةَ إِلَّهُ ۗ وَحِدًّا إِنَّ هَلَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ

"তিনিতো অনেক মা' বুদের বদলে এক মাবুদ স্থির করে নিলেন। এটাত অত্যন্ত আশ্চর্যের বিষয়।"—(সূরা ছোয়াদ—৫) কারণ, মুশরিকরা মূর্তি-প্রতিমা, ওলী-দরবেশ, গাছ বৃক্ষ ইত্যাদির এবাদতে অভ্যস্থ ছিল। তারা এই সবের নামে জবাই করত, মানত করত এবং তাদের প্রতি আপন আপন প্রয়োজন পূরণ ও দুঃখ-কষ্ট দূর করার আবেদন জানাত। ফলে, তারা এই তাওহীদি কালেমা "লা ইলাহা ইল্লাল্লাহ" প্রত্যাখ্যান করে। কারণ, এই কালেমা আল্লাহ ব্যতীত তাদের অন্য সব মাবুদ বা উপাস্যকে বাতিল প্রতিপন্ন করে। আল্লাহ তা' আলা সূরা ছাফ্ফাতের ৩৫ ও ৩৬ নম্বর আয়াতে বলেন ঃ

إِنَّهُمْ كَانُوٓ الْإِذَا قِيلَلَهُمْ لَا إِلَنهَ إِلَّا اللهُ بَسْتَكْبِرُونَ ﴿ وَيَقُولُونَ أَبِنًا لَتُعَارِكُوۤ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّالَّالَّالَّالَاللَّالَّالَل

"তাদের নিকট 'আল্লাহ ব্যতীত আর কোন মাবুদ নেই' তারা বললে অহঙ্কার করত এবং বলত আমরা কি এক উন্মাদ কবির কথায় আমাদের মা' বুদগণ বর্জন করব।"

মূলতঃ মুশরিকরা তাদের অজ্ঞতা, দ্রান্তি ও একগুয়েমী বশতঃ নবী ছাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে পাগল কবি বলে আখ্যায়িত করত। যদিও তারা সম্যকভাবে জ্ঞানত যে, তিনি তাদের মধ্যে সবচেয়ে সত্যবাদী, বিশ্বস্ত ও বুদ্ধিমান ছিলেন। তিনি কোন কবি ছিলেন না। বস্তুতঃ অজ্ঞতা, অত্যাচারী স্বভাব, আগ্রাসী চরিত্র এবং সমাজে দ্রান্তি, মিথ্যা ও অবাস্তব তথ্য প্রচারের ঐকান্তিক আগ্রহই ছিল তাদের

সত্য গ্রহণের পথে প্রধান অন্তরায় সূতরাং যে ব্যক্তি এই কালেমার অর্থ অনুধাবন করবে না এবং কাজের মাধ্যমে নিজের জীবনে এর বাস্তবায়ন করবে না, সে মুসলিম হতে পারেনা। মুসলিম সেই ব্যক্তি, যে আল্লাহ পাকের একত্ববাদে বিশ্বাস রাখে এবং যাবতীয় এবাদত অন্য কারো পরিবর্তে একমাত্র আল্লাহর জন্যই খাছ করে, তাঁরই জন্য ছালাত নোমাজ) প্রতিষ্ঠা করে, ছিয়াম (রোজা) পালন করে, তাঁকেই ডাকে, তাঁরই সাহায্য কামনা করে, তাঁরই উদ্দেশ্যে সে মানত করে, জবাই করে। এইভাবে সকল প্রকার এবাদত সে কেবল আল্লাহ পাকের প্রতিই নিবেদন করে। একজন মুসলিম ব্যক্তির স্থির বিশ্বাস এই হয় যে, আল্লাহ পাকই কেবল এবাদতের যোগ্য। তিনি ব্যতিরেকে আর কেউ এর হকদার নয়। চাই সে হোক নবী, ফেরেশতা, ওলী, প্রতিমা, বৃক্ষ, জ্বিন বা অন্য কিছু; এরা কেউ এবাদতের যোগ্য হতে পারেনা। আল্লাহ তা' আলা বলেন ঃ

## وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوۤ ا إِلَّا إِيَّاهُ

"তোমার প্রভূ প্রতিপালক নির্দেশ দিয়েছেন, তিনি ব্যতীত অন্য কারো এবাদত তোমরা করবেনা।" –(সূরা ইসরা–২৩)

এটাই হলো কালেমায়ে খুঁ। খুঁ এর মর্মার্থ। অর্থাৎ আল্লাহ ব্যতীত সত্যিকার উপাস্য আর কেউ নেই। কালেমা এর মধ্যে অস্বীকারসূচক ও স্বীকৃতিসূচক উভয় দিক রয়েছে। এই কালেমায়, একদিকে যেমন আল্লাহ বতীত অন্য কারো উপাস্য হওয়ার ব্যাপারটি অস্বীকার করা হচ্ছে, তেমনি অপর দিকে এর দারা একমাত্র আল্লাহ পাকেরই উপাস্য হওয়ার অধিকার প্রতিষ্ঠা হচ্ছে। তাই আল্লাহ ব্যতীত অন্য কাউকে উপাস্যগুণে বিশেষিত করলে তা হবে বাতিল। কারণ. এই গুণ আল্লাহ পাকেরই প্রতিষ্ঠিত অধিকার। আল্লাহ তা' আলা বলেন ঃ

ذَ لِكَ بِأَنَّ اللَّهُ هُوَ الْحَتَّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ عِهُوا لَبَيْطِلُ

"তা এই জন্য যে. আল্লাহ তিনিই সত্য এবং ওরা তাঁর পরিবর্তে যাকে ডাকে তা বাতিল।" (সরা- হাচ্জ-৬২) সুতরাং এবাদত একমাত্র আল্লাহরই প্রাপ্য, অন্য কারো নয়। কাফেররা যে এই এবাদত অন্যের প্রতি নিবেদন করে, তা সম্পূর্ণ বাতিল কাজ এবং এটা অপাত্রে রাখার শামিল। يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي ؟ आला वरलन خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ

"হে মানুষ ! তোমরা তোমাদের সেই প্রতিপালকের এবাদত কর, যিনি তোমাদের ও তোমাদের পূর্ববতীদের সৃষ্টি করেছেন। যাতে, তোমরা মুত্তাকী হতে পার।" –(সূরা বাকারা–২১) কুরআন শরীফের সর্বশ্রেষ্ঠ সূরা ফাতেহার একটি আয়াতে আল্লাহ পাক বলেছেন ঃ

### إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ

"আমরা শুধু তোমারই এবাদত করি এবং শুধু তোমারই সাহায্য কামনা করি।" আল্লাহ পাক মুমিনগণকে এইভাবে বলতে নির্দেশ করেছেন ঃ "হে আল্লাহ! আমরা একমাত্র তোমারই এবাদত করি এবং একমাত্র তোমারই নিকট সাহায্য কামনা করি। আল্লাহ পাক আরও বলেন ঃ

وَاعْبُدُواْ اللَّهُ وَلَا يُشْرِكُواْ بِهِ عَسَيْنًا

"তোমরা আল্লাহর এবাদত কর এবং এতে তাঁর সাথে কোন কিছু শরীক করোনা।" – (স্রা নিসা–৩৬) আল্লাহ পাক অন্যত্র বলুনু ঃ

ত্না বিশ্ব ।

ত্না বিশ্ব ।

ত্না বিশ্ব ।

ত্না বিশ্ব ।

ত্না বিশ্ব হর্মেছিল আল্লাহর আনুগত্যে বিশ্বন্ধ

চিত্ত হয়ে একনিপ্রভাবে তার এবাদত করতে।

ত্রাম্যান-৫) আল্লাহ পাক আরও বলেন ঃ

فَاعُبُداللَّهُ عُلْصًا لَهُ الدِينَ ﴿ أَلَا لِشَالِدَ بِنُ الْخَالِمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ "আল্লাহ্র এবাদ্র্ত করঁ, তাঁর আনুগত্যে বিশুদ্ধ চিত্ত হয়ে। জেনে রাখ, খালেছ আনুগত্য আল্লাহরই প্রাপ্য।" –(সূরা যুমার-২-৩)

এইভাবে আরও অনেক আয়াত রয়েছে, যা একথাই প্রমাণ করে যে, এবাদতের যোগ্য একমাত্র আল্লাহ তা' আলাই। এতে সৃষ্টির কোন অংশ নেই। এ–ই হচ্ছে কালেমা "লা ইলাহা ইল্লাল্লাহ"-এর মর্মার্থ। এর হাকীকত ও দাবী হলো, আপনি আল্লাহ পাকের তরেই সমূহ এবাদত খাছ ও খালেছে করবেন এবং তিনি ব্যতীত অন্য সবার ক্ষেত্রে এর অস্বীকৃতি জানাবেন। জানা কথা, এই বিশ্বজগতে আল্লাহ ব্যতীত তাঁর অনেক সৃষ্টির উদ্দেশ্যে এবাদত চলছে। অতীতেও আল্লাহকে বাদ দিয়ে মূর্তি-প্রতিমা, ফেরাউন ও ফেরেশতাদের এবাদত হয়েছে, আল্লাহকে ছেড়ে কোন কোন নবী রাসূল ও নেক লোকদেরও এবাদত করা হয়েছে। এসবই ঘটেছে। তবে তা হয়েছে বাতিল ও সত্যের পরিপন্থী। সৃত্যিকার মাবুদ তো আল্লাহ সুবহানাহ ওয়া তা' আলা। তিনিইতো হলেন এবাদতের একমাত্র যোগ্য ও অধিকারী। আল্লাহ পাক বলেন ঃ

"তা এন্ধন্য যে, আল্লাহই সত্য এবং ওরা তাঁর পরিবর্তে যাকে ডাকে তা মিথ্যা। আল্লাহ, তিনি তো সুউচ্চ– মহান।–(সূরা শুকমান–৩০)

এই হলো ইসলামের প্রথম ভিত্তি কালেমা তাইয়্যেবার প্রথম অংশ লা ইলাহা ইল্লাল্লাহ–এর সার কথা।]

### আল্লাহর সাথে শিরক—এর বিশ্লেষণ

ইবাদতে আল্লাহর সাথে অন্য কাউকে শরীক করার নাম শিরক। যেমন, প্রতিমা–মূর্তি বা অন্য কাউকে ডেকে তার নিকট সাহায্য কামনা, তার জন্য মানত, বা তার উদ্দেশ্যে নামাজ পড়া বা রোজা পালন করা বা যবেহ করা, এইভাবে বাদাভীর উদ্দেশ্যে বা ইদরুসের উদ্দেশ্যে যবেহ করা বা কোন ব্যক্তির উদ্দেশ্যে নামাজ পড়া অথবা রাস্লুল্লাহ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের নিকট বা ইরাকস্থ শায়থ আব্দুল কাদির জিলানী, ইয়ামনস্থ ইদরুস, মিশরস্থ বাদাভী বা অন্যান্য মৃত বা যারা গায়েব তাদের নিকট সাহায্য প্রার্থনা করা, এইসব কাজের নাম শিরক।

এইভাবে কেউ যদি নক্ষত্ররাজি বা জ্বিনদের ডেকে তাদের কাছে ফরিয়াদ করে বা সাহায্য কামনা করে বা এ জাতীয় এবাদত কর্মের কোন একটি যখন কোন জড় সৃষ্টি, মৃত বা অনুপস্থিত কারো জন্য নিবেদন করে তখন তা আল্লাহর সাথে শিরক নামে আখ্যায়িত হবে। আল্লাহ পাক এরশাদ করেন ঃ

"তারা যদি শির্ক করত তাহলে তাদের সব কৃতকর্ম নিষ্ফল হয়ে যেত"। (সূরা আনআম–৮৮)

আল্লাহ তা' আলা আরও এরশাদ করেন ৪ وَلَقَدُ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن فَبْلِكَ لَهِنَ أَشْرَ كُتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَقَدُ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن فَبْلِكَ لَهِنَ أَشْرَ كُتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ

"তোমার প্রতি এবং তোমার পূর্বে অতীত সমস্ত রাসূলগণের প্রতি অবশ্যই এ বার্তা পাঠানো হয়েছে, তুমি যদি আল্লাহর সাথে শির্ক করতাহলে তোমার সমস্ত নেক আমল অবশ্যই বৃথা যাবে। আর. তুমি নিঃসন্দেহে বিষম ক্ষতিগ্রস্থদের অন্তর্ভুক্ত হবে।"

শিরকের মধ্যে একটি হল পূর্ণভাবে গায়রুল্লাহর ইবাদত করা। এটাকে শির্ক ও বলা হয়, কুফুরীও বলা হয়। যে আল্লাহ তা' আলা থেকে সম্পূর্ণ বিমুখ হয়ে অন্যের উদ্দেশ্যে ইবাদত নির্দিষ্ট করে যেমন বৃক্ষ, প্রস্তর, মূর্তি জ্বিন বা কোন মৃত ব্যক্তি যাদেরকে তারা আওলিয়া নাম দিয়ে থাকে, তাদের ইবাদত করে, তাদের উদ্দেশ্যে নামান্ত পড়ে রোজা রাখে এবং আল্লাহকে পুরোপুরি ভুলে যায়, এটা হবে সবচেয়ে বড় কুফুরী ও জঘন্যতম শির্ক। আল্লাহর নিরাপত্তা কামনা করি।) এইভাবে যারা আল্লাহর অস্তিত্বকে অস্বীকার করে এবং বলে ও মা' বুদ বা উপাস্য বলতে কেউ নেই এবং এই

পার্থিব জীবন একটি বস্তুগত ব্যাপার মাত্র। সমাজতন্ত্রী ও নান্তিকরা যেমন বলে থাকে, এরা হলো চরম পর্যায়ের কাফের, মুশরিক ও পথভ্রষ্ট। (আল্লাহ তাআলার নিকট আশ্রয় প্রার্থনা করি।)

মোট কথা, এ জাতীয় সব আক্বিদাহ বিশ্বাসকে আল্লাহর সাথে শির্ক ও কুফুরী বলা হয়ে থাকে।

কোন কোন লোক স্বীয় অজ্ঞতা বশতঃ মৃত ব্যক্তিকে ডাকা এবং তাদের নিকট সাহায্য প্রার্থনা করাকে ওসিলা মোধ্যম) নামে আখ্যায়িত করে এবং তা জায়েজ মনে করে। এটা মারাত্মক ভুল, কেননা, একাজ আল্লাহর সাথে শির্ক হিসেবে পরিগণিত যদিও অজ্ঞ লোকেরা বা মুশরিকরা এটাকে "ওসিলা" নাম দিয়ে থাকে। এটাই হলো মুশরিকদের ধর্ম আল্লাহ তাআলা যার নিন্দা ও দোষারূপ করেছেন। এটাকে অস্বীকার এবং এখেকে সতর্ক করার জন্য আল্লাহ তা' আলা রাসূলগণ প্রেরণ করেছেন এবং কিতাবসমূহ নাজিল করেছেন।

আল্লাহ তাআলার বাণী ঃ

শ্রী কুলি কিন্তু কিন

এই আয়াতে যে ওসিলার কথা বলা হয়েছে তা হলো আল্লাহ তাআলার আনুগত্যের দারা তাঁর নৈকট্য লাভের চেষ্টা করা"। সমস্ত ওলামায়ে কেরামের নিকট এটাই ওসিলার অর্থ। স্তরাং আল্লাহর নৈকট্য লাভের উদ্দেশ্যে নামাজ্ব আদায় করা একটি ওসিলা, আল্লাহর জন্য যবেহ করা একটি ওসিলা, যেমন— কোরবানী দেওয়া হচ্জের হাদী দেওয়া এইভাবে সিয়াম পালন করা ও একটি ওসিলা। ছাদ্কাহ প্রদান একটি ওসিলা আল্লাহ পাকের জ্বিকির, কুরআন তেলাওয়াতও ওসিলা এটাই হলো আল্লাহ তাআলার বাণী ঃ

এর মর্মার্থ অর্থাৎ আল্লাহ পাকের আনুগত্যের দারা তাঁর নৈকট্য লাভের চেষ্টা কর। ইবনে কাসির, ইবনে জরীর, ও বাগাভী প্রমুখ মফাস্সিরগণ একবাক্যে বলেছেন এর প্রকৃত অর্থ হলো ঃ আল্লাহর আনুগত্য দারা তাঁর নৈকট্য তালাশ কর এবং তোমরা যেখানেই থাক তাঁর প্রবর্তিত বিষয়াদি যথা— সালাত, সিয়াম, ছাদকা ইত্যাদি দারা তা কামনা কর।

এইভাবে আল্লাহ তা' আলা অন্য একটি আয়াতে এই অর্থ ব্যক্ত করেছেন, আর তা হলো క نُوْنَيْكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ

يَبْتَغُونَ إِلَىٰ رَبِهِمُ الْوَسِلَةَ أَيَّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَا بَهُ

"তারা যাদেরকে আহবান করে তারা নিজেরাই তো নিজেদের রবের নৈকট্য লাভের জন্য ওসিলা তালাশ করে যে তাদের মধ্যে কে অধিক নিকটবর্তী তারা তার রহমতের আশা করে এবং তার আযাবকে ভয় করে।" (সূরা ইসরা-৫৭)

এভাবে রাস্লবর্গ ও তাঁদের অনুসারীগণ আল্লাহর নৈকট্য লাভের উদ্দেশ্যে ঐসব বিষয়কে ওসিলা হিসেবে গ্রহণ করেছেন যা তিনি প্রবর্তিত ও রেখেছেন। যেমন আল্লাহর রাস্তায় জিহাদ, রোজা, নামাজ, জিকির, কুরআন তেলাওয়াত ইত্যাদি। আর কোন কোন লোকের ধারণা যে ওসিলা মানে মৃত ব্যক্তিদের ডাকা ও আওলিয়াদের কাছে সাহায্য প্রার্থনা করা তা একটি বাতেল ধারণা, এটা মুশরিকদেরই আকুিদাহ যাদের সম্পর্কে আল্লাহ এরশাদ করেন ৪ আকু তাত্তি ত্র্তিক্র

مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَنَوُلَاهَ شُفَعَنُّونَا عِندَ اللَّهِ

"তারা আল্লাহ ব্যতীত এমন বস্তুর ইবাদত করছে যা তাদের ক্ষতিও করতে পারেনা, উপকারও করতে পারেনা। তদুপরি তারা বলে যে এগুলো আল্লাহর নিকট আমাদের সুপারিশকারী।" আল্লাহ তাদের এই বক্তব্য নাকচ করে দিয়ে বলেন ও ক্রিট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্রেন্ট্

سُبْحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ

"( হে রাসূল) তাদেরকে বল তোমরা কি আল্লাহকে আকাশ মণ্ডলী ও পৃথিবীর এমন কিছুর সংবাদ দিচ্ছ যা তিনি জানেন না ? তিনি পৃত ও পবিত্র , তারা যাকে শরীক করে তা থেকে তিনি বহু উর্ধের।" (সূরা ইউনুস-১৮)

আল্লাহ পাক আমাকে ও সকল মুসলমানকে সঠিকভাবে তাঁর দ্বীন অনুধাবনের এবং এর উপর অবিচল থাকার তাওফীক দান করুন। আর আমাদের সকল কুপ্রবৃত্তি ও পাপাচারের অমঙ্গল থেকে তিনি আশ্রয় প্রদান করুন। তিনি সর্বশ্রোতা, অতি সন্নিকটে। আল্লাহ তা' আলা আমাদের প্রিয় নবী হযরত মুহাম্মদ, তাঁর পরিবার—পরিজ্ঞন, সাহাবগণ এবং কিয়ামত পর্যন্ত তাঁর সঠিক অনুসারীদের উপর দর্মদ ও সালাম বর্ষণ করুন।

#### প্রশোতর

প্রশ্ন-১ ঃ এবাদতের অর্থ কি ?

উত্তর ঃ এবাদতের অর্থ অত্যন্ত বিনীত ও নম হয়ে একমাত্র আল্লাহরই দাসত্ব করা এবং সকল বিধি–নিষেধ পালনের মাধ্যমে তাঁরই সম্পূর্ণ অনুগত হয়ে চলা। ওলামাগ–ণের ভাষায় ব্যাপক অর্থে ঃ প্রকাশ্য অপ্রকাশ্য যেসব কথা ও কাজে আল্লাহ পাক সন্তুষ্ট হন এবং যা তিনি পছন্দ করেন তারই নাম এবাদত, যেমন– ঈমান, ইসলাম, দো' আ, আশা, ভয়, আশ্রয় প্রার্থনা, সাহায্য কামনা, জবেহ করা, মানত করা ইত্যাদি।

প্রশ্ন–২ ঃ তাওহীদের অর্থ কি ?

উন্তর ঃ তাওহীদ অর্থ আল্লাহ তা' আলাকে তার বৈশিষ্ট্যে একক ও অদিতীয় বলে স্বীকার করা। অর্থাৎ এই বিশ্বাস স্থাপন করা যে, আল্লাহ পাক তাঁর প্রভূত্বে, তাঁর সর্বসূদর নাম ও গুণাবলীতে এবং তাঁর এবাদতে একক, এতে তাঁর কোন শরীক নেই। একেই আল্লাহর একত্ববাদ বলা হয়ে থাকে।

প্রশ্নত : তাওহীদ কত প্রকার ও কি কি ? উত্তর : তাওহীদ তিন প্রকার। যথা ঃ (১) আল্লাহর প্রভূত্বে তাওহীদ; (২) তাঁর নাম ও গুণাবলীতে তাওহীদ; এবং (৩) তাঁর এবাদতে তাওহীদ।

১। প্রভূত্বে তাওহীদ ঃ এই প্রকার তাওহীদকে তাওহীদে রুবুবিয়্যাত বলা হয়ে থাকে। এর অর্থ-হলো এই কথা স্বীকার করা যে, আল্লাহ পাক সৃষ্টিকর্ম, রেযেক প্রদান, জীবন-মৃত্যু দান এবং আকাশ-জ্মীন তথা নিখিল বিশ্বজগতের সর্বপ্রকার নিয়ন্ত্রণ, ব্যবস্থাপনা ও পরিচালনায় একক ও অদ্বিতীয়। আরো স্বীকার করা যে, কিতাবসমূহ নাজেল ও নবী-রাসূলগণ প্রেরণের মাধ্যমে শাসন ও বিধি-বিধান প্রবর্তনে আল্লাহ তা' আলা একক; এইসব ক্ষেত্রে তাঁর কোন শরীক নেই।

আল্লাহ পাক বলেন ঃ

أَلَا لَهُ اَنْكَ لَقُواَ الْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَنْلَمِينَ الْعَنْلَمِينَ الْعَنْلَمِينَ الْعَنْلَمِينَ (জেনে রাখ, সৃজন ও নির্দেশ তাঁরই, বরকতময় আল্লাহ, নিখিল বিশ্বজগতের প্রভু প্রতিপালক।" (সূরা-আরাফ-৫৪)

২। নাম ও তণাবলীতে তাওহীদ ঃ এর অর্থ হলো, আল্লাহ পাককে ঐসব নাম ও ত্থণাবলীর দারা বিশেষিত করা, যদারা কুরআন শরীফে তিনি নিজেকে এবং বিশুদ্ধ হাদীসসমূহে তাঁর রাসূল তাঁকে বিশেষিত করেছেন।আর, এত্থলোকে আল্লাহ পাকের শানের উপযোগী পর্যায়ে এমনভাবে প্রতিষ্ঠা করা, যাতে সাদৃশ্য, উপমা, অপব্যখ্যা বা

"তাঁর মত কিছুই নেই এবং তিনিই সর্বগ্রোতা, সর্বদ্রষ্টা।"- (সূরা জ্রা-১১)

৩। এবাদতে তাওহীদ ঃ এই প্রকার তাওহীদকে তাওহীদে উল্হিয়্যাহ বলা হয়ে থাকে। এর অথ হলো, এককভাবে আল্লাহ তা' আলারই এবাদত করা। তিনি ব্যতীত অন্য কারো এবাদত না করা, অন্য কারো কাছে দো' আ বা আশ্রয় প্রার্থনা না করা, একমাত্র তাঁরই সাহায্য কামনা করা। তাঁরই উদ্দেশ্যে মানত, জ্বাই ও কুরবানী ইত্যাদি সর্বপ্রকার ইবাদত নিবেদন করা। আল্লাহ তা' আলা বলেন ঃ

قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِى وَتَعْبَاى وَمَمَاتِي بِلَهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ لَاشْرِيكَ لَفَّهُ وَبِذَالِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أُوَّلُ الْمُسْلِمِينَ ﴿ الْعَلَمِينَ

"(হে রাসূলা বল, আমার ছালাত (নামাজ), আমার যাবতীয় এবাদত, আমার জীবন ও আমার মরণ আল্লাহ রাব্দুল আলামীনের উদ্দেশ্যে নিবেদিত। এতে তাঁর কোন শরীক নেই, আমি এরই জন্য আদিষ্ট হয়েছি এবং মুসলমানদের মধ্যে আমিই প্রথম।" – (সূরা আল–আনআম–১৬২) আল্লাহ তা' আলা আরও বলেন ঃ

فَعَسَلِّ لِرَبِّكَ وَاتْحَرُّ

"স্তরাং তোমার প্রভূ প্রতিপালকের উদ্দেশ্যে সালাত নোমাজ) আদায় এবং কুরবানী কর।" - (সূরা কাজহার-২)

আল্লাহই আমাদের তাওফীকদাতা।



فهرس

١ - كلمة لا إله إلا الله.

٢ – الشـــرك بالله.

٣ - العبادة.

٤ - التوحيد وأنواعه.

و أسئلة وأجوبه - اللجنة الدائمة للبحوث العلمية
 و الإفتاء.

حقوق الطبع محفوظة للمكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بأم الحمام قسم الجاليات

يسمح بطبع هذا الكتاب بشرط عدم التصرف في مضمون الكتاب وذلك لمن أراد التوزيع المجاني فقط.

### معنك لا إله إلا الله

لسماحة الشيخ عبدالعزين بن عبدالله بن بان

ترجمة وتحرير: الشيخ محمد رقيب الدين بن أحمد حسين اللغة البنغالية

الملكة العربية السعودية

المكتب التعاوني للجعوة والإرشاط بالم الحمام - قسم الجاليات تحت إشراف وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد ت: ٢١٠٦٦ الرياض ١١٤٩٧ - ص.ب ٢١٠٢١ الرياض ١١٤٩٧

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالنسيم تليفون ۲۳۲۸۲۲۱ / ۱۰ ص.ب ۵۱۵۸۵ الرياض ۱۱۵۵۳

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالزلفي تليفون ٢٢٥٦٥٧ . ٦ . فاكس ٢٣٤٤٧٣٤ . ٦ . ص.ب ١٨٩٣ الزلفي ١٨٩٣٢

مكتب توعية الجاليات بعنيزة تليفون ٦٠٨٤٤٥٠٦ ص:ب ٨٠٨

مرکز توعیة الجالیات بسریدة تلیفون ۲/۳۲٤۸۹۸ و فاکس ۳۲٤۵۹۱۹ ۲۰. ص.ب ۱۲۲

مكتب دعوة وتوعية الجاليات بالرس تليفون ٢/٣٣٣٨٧٠ . صيب ٦٥٦

مكتب توعية الجاليات المذنب تليفون ١/٣٤٢٠٨١٥ فاكس ١/٣٤٢٠٨١٥، القصيم – المذنب – ص.ب ٤٠٠

المكتب التعاوني للدعوة وتوعية الجاليات بشقراء تليفون ٢٤٧ / ٠١ ص.ب ٧٤٧

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالأحساء تليفون ۵۸۲۲۲۷ – ۵۸۷۲۲۲۲ س. ص.ب ۲۰۲۲ الأحساء ۳۱۹۸۲

مكتب توعية الجاليات بالخبر تليفون ٨٩٨٧٤٤٤ - الدمام ٣١١٣١

المؤسسة الخيرية للدعوة بجدة تليفون ١٧٣١/٥٤ - ٦٧٣١/٥٤ ، فاكس ١٤٧ ص.ب ١٥٧٩٨ جدة ٢١٤٥٤

مكتب توعية الجاليات بحائل تليفون ٢/٥٣٣٤٧٤٨ . فاكس ٢/٥٣٣٤٧٤٨ . . ص.ب ٣٨٤٣

شعبة الجاليات (وزارة الشؤون الإسلامية مركز الدعوة بالرياض) تليفون 1787 / 6 - الرياض 1777

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالبديعة تليفون ١٩/٤٣٠٨٨٨ . ( ، فاكس ١٩/٢.٣٠٩٨٨ . . ص.ب ٢٤٩٣٧ الرياض ١٩٤٥٦

> المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالبطحاء تليفون ٢٥١هـ ٢٥ - ٢٥ ٥ . ١ / ٤ . ٣٤ . ١ فاكس ٢٥ . ١ . ١ / ٤ . ٣٠ . ١ ص-ب ٢٠٨٢ الرياض ٢١٤٦٥

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد العليا والسليمانية تليفون 412 / ١٠ . ص.ب ٢٣٩٤٤ الرياض ١٩٥٢

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد العزيزية تليفون 400000 / 1. ص.ب ٢٣٤٧ ؛ الرياض ١١٥٥١

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد الدوادمي تليفون ٣٩٤٣٦٣ / ١٠ ص.ب ١٥٩ الدوادمي

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالخرج تليفون ٢٦٦، ١٨٥ / ١ ، فاكس ١٩٥٢، ١٩٥ / ١، ص.ب ١٦٩ الحرج ١٩٤٢

> المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد الربوة تليفون ٢٦١، ٩٧٧ / ١. ص:ب ٢٩٤٦٥ الرياض ١١٤٥٧

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد رياض الخبراء تليفون ١٧٥٧ ٣٣٤ ص.ب ٢٦٦ القصيم رياض الخبراء

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بانجمعة تليفون ٢ 4 ٣٤٣٩٤٩ ، ٦ ، ص.ب ٢ . ٢ المجمعة ١١٩٥٧

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد بالروضة تليفون ٤٩١٨،٥٦ فاكس ٤٩٧،٥٦١ ص.ب ٨٧٢٩٩ الرياض ١٦٦٤٢



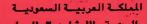
## معني لا إله إلا الله

لسماحة الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز

ترجمة وتحرير:

الشيخ محمد بن رقيب الدين بن أحمد حسين

( باللغة البنغالية )



المكتب التعاونم للكعوة والإرشاك باثر الحمام - قسم الجاليات تحت إشراف وزارة الشؤون الإسلامية والأوقياف والدعوة والإرشاد

